
Page 1 

 

Édit. Resp.: Monsieur Philippe GOMBEER, rue du Lotus Blanc, 5 à 4120 NEUPRE 04/371.29.03 

Email : fb335928@skynet.be 

Trésorier:  Monsieur Roger VAES, rue Thierbise, 2 à 4420 MONTEGNEE   04/233.77.49 

Email : vaes_rml@hotmail.fr 

N° Compte: IBAN BE36 0001 1555 4581     BIC BPOTBEB1  --   Bureau de dépôt : SERAING 1 

BELGIQUE—BELGÏE 
P.P. 

4100 SERAING 1 

P000624 
9/2005 

Contact (Pasteur): 
0491/14.25.00 

m-p.tonnon@epub.be 

Facebook : https://www.facebook.com/pages/Protestants-Seraing-centre/1430786173889005 
Notre site : www.protestantseraing.be 
E.P.U.B. :  http://protestant.link/fr/ 

C'est pourquoi je vous dis :  Ne vous inquiétez pas, 
pour votre vie,   de ce que vous mangerez ou de ce 
que vous boirez, ni, pour votre corps,    de ce dont 
vous serez vêtus.    La vie n'est-elle pas plus que la 
nourriture, et le corps plus que le vêtement ? 
Regardez les oiseaux du ciel :     ils ne sèment pas, 
ils ne moissonnent pas,  ils ne recueillent rien dans 
des granges, et votre Père céleste les nourrit. 
Ne valez-vous pas beaucoup plus qu'eux ? 

Qui de vous peut, par ses 
inquiétudes, rallonger 
tant soit peu la durée de 
sa vie ?         Et pourquoi 
vous inquiéter au sujet 
du vêtement ?   Observez 
comment poussent les lis 
des champs :     ils ne 
travaillent pas,   ils ne 
filent pas ;  et pourtant je 
vous dis que pas même 
Salomon,  dans toute sa 
gloire,   n'a été vêtu com-
me l'un d'eux. 

 
 (Matthieu 6.25-29)  

B i m e s t r i e l  

Janvier-Février 2026 

(Ne paraît pas en juillet-août) 



Page 2 

Le mot du pasteur Rallumez le feu 

Invitation  Venez prendre le café chaque 2ème dimanche du mois, à 9h15’ ! 

« Je vous recevrai comme un parfum d’une agréable odeur, dit Dieu, quand je vous aurai fait 
sortir du milieu des peuples, et rassemblés des pays où vous êtes dispersés »  Ezékiel 20:41 

Nos prochains cafés théologiques se tiendront le 11 janvier et le 8 février 
bienvenue aussi au culte ces jours là, à 10h15’ comme à l’accoutumée. 

Avez-vous déjà été dans l’obligation de rallumer un feu presque éteint, 
un feu dont il ne reste que quelques braises fragiles qu’un souffle  
suffirait à disperser ? 
C’est une situation que l’on vit quelque fois, dans notre quotidien. 
Les braises d’un amour qui semble avoir épuisé toutes ses ressources, 
les braises de l’enthousiasme que l’on avait pour des études ou une 
profession, les braises d’une amitié qui ne résiste pas à l’éloignement, 
les braises de la foi soufflées au loin par trop de déceptions, 
de violences, de guerres et d’injustices… 

Pour rallumer un feu presque éteint, surtout ne pas l’écraser sous une lourde bûche ! 
Critiques acerbes, culpabilité et discours moralisateurs ne feront qu’empêcher l’oxygène de 
parvenir jusqu’aux derniers tisons en les étouffant définitivement ! 
Pour rallumer un feu presque éteint, ne pas non plus souffler à tout-va ! 
Au risque de disperser les derniers rougeoiements, les dernières espérances… 

Pour rallumer un feu presque éteint, il faut avoir sous la main quelques brindilles, quelques  
bâtonnets, quelques mots doux à dire et à entendre. Il faut les placer délicatement,  
en contact avec la braise, sans l’écraser, et puis, il faut souffler avec beaucoup d’amour,  
souffler tendrement. Il faut avoir peur de mal faire, tout en sachant que ne rien faire sera  
pire. Il faut savoir être obstiné. Et savoir espérer. 

Alors, hésitantes, les flammes reviennent. Il faut leur donner du bois sec, de l’espérance  
de bonne qualité, de l’amour de bonne densité, ni trop, ni trop peu ! 
Alors se rallume petit à petit, grâce à vous, un feu majestueux que rien ne viendra éteindre. 

Chère communauté, en ce début d’année, je nous souhaite d’être des rallumeurs de feux,  
soucieux de la flamme de l’espérance manifestée parmi nous en Jésus-Christ.  

Puissions-nous prendre soin des braises d’amour fraternel qui nous rassemblent !  
Puissions-nous puiser juste ce qu’il faut au Souffle de l’Esprit  

pour raviver la Bonne Nouvelle en nous et autour de nous !  
Votre consistoire et moi-même vous souhaitons une année 2026  

embrasée de 1001 bénédictions ! 

Votre pasteur, Marie-Pierre 



Page 3 

Agenda des activités. 
 Chaque premier dimanche du mois :  Culte avec Sainte Cène 
 Chaque 2ème dimanche du mois :  Café théologique 

Informations du Consistoire 

Semaine de prière pour l’unité des chrétiens 2026. 

Le thème : « Il ya un seul corps et un seul Esprit, de même 
que votre vocation vous a appelés à une seule espérance. 
(Épître de Paul aux Éphésiens, Chapitre 4, verset 4) 

Rendez-vous à la veillée œcuménique le jeudi 22 janvier à 20h00 

Qui était Louis Segond ? 
Jacques-Jean-Louis Segond, est né le 3 octobre 1810 à Plainpalais, alors commune suburbaine de Genève, 
et il est décédé dans cette même cité le 18 juin 1885. D’origine fort modeste, son père, de nationalité  
française et de confession catholique romaine, avait servi dans l’armée napoléonienne et tenait une échoppe 
de cordonnier, tandis que sa mère était une Genevoise protestante.  
Leurs deux fils ont été baptisés dans l’Église réformée. 

Après ses études secondaires achevées en 1826, Louis Segond entre à l’Académie de Genève, où il se  
passionne pour les sciences naturelles et la médecine. Mais le vif souvenir de son instruction religieuse le fait 
bifurquer en théologie en 1830. Au cours de ses études, il remporte un concours organisé par la Compagnie 
des pasteurs sur le thème du dogme de l’immortalité de l’âme chez les Hébreux.  
« Mais, pour cela », écrira-t-il dans un discours d’adieux à ses paroissiens le 5 juin 1864, « il m’avait fallu lire 
l’Ancien Testament tout entier ; et, pour plus de sécurité dans mes investigations, j’avais cru devoir remonter 
au texte original hébreu, à propos duquel je sentis combien ma science était encore chancelante.  
J’en eus honte ; et, à dater de cette époque, les langues orientales, l’exégèse, l’archéologie et la critique  
sacrée, entrèrent irrévocablement pour une large part dans mes travaux. » 

LES DIPLÔMES DE LOUIS SEGOND SORTENT DE L’OMBRE 

L’Alliance biblique française a eu la joie de se voir offrir cette année 
les trois diplômes de théologie de Louis Segond.  
Le généreux donateur, Henri George, est tombé dessus par hasard 
alors qu’il recherchait pour une exposition des timbres représentant 
des sujets religieux. « Un de mes correspondants m’a proposé les  
diplômes de Louis Segond sans en connaître l’intérêt pour moi »,  
explique le philatéliste perpignanais.  
Après l’exposition, il décide de donner les précieux documents. « Je 
ne pouvais pas les garder uniquement pour moi. Il m’a alors semblé 
tout naturel de vous les proposer, en tant qu’institution imprégnée par la Bible. » 

Anecdote intéressante : les diplômes ont été délivrés au théologien suisse par le ministre protestant François 
Guizot, dont la signature figure sur les documents. 

La traduction de Louis Segond est le chef-d’œuvre d’un des meilleurs hébraïsants protestants de l’époque contemporaine. 

(Suite en page 4) 

Rappel du trésorier. 

 Les comptes de l’offrande de Noël destinée à l’entraide protestante seront clôturés fin janvier. 
 Votre participation – 5€ min. – aux frais d’impression et d’envoi de la version papier du journal de paroisse  

pour l’année 2026 est attendue sur le compte BE36 0001 1555 5481 avec en communication : « Echo » 

Majuscule à Entraide stp



Page 4 

Pour contacter la pasteure : 0491 / 14.25.00 

Contacts en cas d’absence :     Philippe Gombeer : 04/371.29.03   -   Roger Vaes : 0474/81.69.80 

Un étudiant en théologie strasbourgeois 
En 1834, il prend le grade de bachelier en théolo-
gie à Strasbourg avec une thèse sur Ruth et  
se voit consacré au ministère à Genève. Il obtient 
en 1835 sa licence en théologie, toujours à Stras-
bourg, avec une thèse en français sur l’Ecclésiaste 
et une en latin sur la notion de Sheol. Et l’année 
suivante déjà, il accède au grade de docteur en 
théologie avec une recherche intitulée‘De la nature 
de l’inspiration chez les auteurs et dans les écrits 
du Nouveau Testament’, dont la conclusion est 
révélatrice de sa théologie : « L’inspiration est une 
influence surnaturelle de Dieu sur ses envoyés 
destinés à enseigner la Révélation, influence qui, 
en laissant dans la plupart des cas leurs facultés 
libres, leur communiquait à divers degrés une  
forme supérieure, un accroissement de lumière et 
de pouvoir miraculeux, en sorte que, sans possé-
der une toute-science absolue, ni être à l’abri de 
quelques erreurs ou faiblesses, ils étaient rendus 
capables d’annoncer dans leur pureté la doctrine 
et la morale évangélique et de les transmettre  
fidèlement à la postérité. » 

Segond défend donc un supranaturalisme modéré 
néanmoins plus proche de l’orthodoxie évangéli-
que que du libéralisme positiviste de l’époque.  
Durant sa période strasbourgeoise,  Segond a  
séjourné une année et demie à Bonn auprès de 
l’arabisant Georg Wilhelm Friedrich Freytag. 
Un pasteur genevois 
De retour à Genève en 1836, il fonde une société 
d’exégèse du Nouveau Testament qui subsistera 
jusqu’en 1841. Entre 1838 et 1840, il prépare deux 
cours libres sur l’histoire de la langue hébraïque 
(1838) et sur l’interprétation de la Genèse (1839-
1840). En 1839, désirant une paroisse, il acquiert 
la bourgeoisie genevoise et, au cinquième tour de 
scrutin, il est élu à Chêne Bougeries dans la  
banlieue genevoise. Durant ses vingt quatre ans 
de ministère à Chêne, Segond entretient sa  
passion pour l’étude de l’hébreu et de l’Ancien 
Testament, publiant notamment en 1841 son  
Traité élémentaire des accents hébreux, envisagés 
comme signes de ponctuation (réédité en 1874), 
en 1856 sa Géographie de la Terre sainte 
(rééditée en 1886) et sa Chrestomathie biblique  
en 1864 qui se veut explicitement un échantillon 
d’une traduction complète de la Bible.  

Un traducteur acharné et précis 
Devant le quasi-rejet par le public de la Bible de 
Genève parue en 1805 et les échecs successifs 
des commissions de révision, la Compagnie des 
pasteurs avait acquis la conviction vers 1860 qu’il 
fallait donner à l’Église une nouvelle traduction de 
l’Ancien Testament qui soit une œuvre individuelle 
plutôt que collective. En juin 1864, Segond démis-
sionne de sa paroisse, vient habiter Genève et le 
1er juillet 1864, la Vénérable Compagnie le charge 
de donner à l’Église, dans un délai de six ans et 
demi, une nouvelle traduction de l’Ancien Testa-
ment... Louis Segond, travailleur acharné et précis, 
remet le 6 janvier 1871 sa version achevée qui  
sera imprimée en 1873 avec le millésime 1874 
sous le titre Ancien Testament, traduction nouvelle 
d’après le texte hébreu. Œuvre individuelle,  
cette traduction l’a été au-delà de toute attente. 
D’anciens collègues ont rapporté de Segond  
qu’il ne traçait jamais une phrase sans en avoir 
consciencieusement pesé tous les mots, mais, ce 
qu’il avait une fois écrit était écrit pour toujours, et 
aucune force humaine n’aurait pu l’en faire revenir. 
La commission chargée de superviser son travail 
l’a d’ailleurs découvert à ses dépens. Mais c’est 
aussi là que réside son succès. Cette traduction 
est le chef-d’œuvre d’un des meilleurs hébraïsants 
protestants de l’époque contemporaine, dont le 
sens très remarquable de la langue française  
impressionne aujourd’hui encore. 

Un traducteur soucieux de son image 
Le 20 décembre 1872, Louis Segond est nommé 
professeur d’hébreu et d’exégèse de l’Ancien  
Testament. Fort de son premier succès, Segond 
entreprend alors, sur la base de l’édition critique 
de Konstantin Tischendorf, la traduction du  
Nouveau Testament qui paraît en 1880. Traduction 
moins « nouvelle » que celle de l’Ancien Testa-
ment à en croire la brouille qu’il aura avec son  
collègue bibliste Hugues Oltramare, qui, sous les 
auspices également de la Compagnie des  
pasteurs, avait produit aussi entre 1866 et 1871, 
un Nouveau Testament en français. Après sa  
traduction de la Bible, Louis Segond n’a pour ainsi 
dire plus rien publié, soucieux qu’il était d’échapper 
à tout étiquetage théologique qui aurait pu porter 
ombrage à son œuvre. Les bibles que nous avons 
à disposition aujourd’hui et qui portent son nom 
sont toutes des révisions, mais il est facile de  
retrouver sur l’Internet l’original de 1880.  

Source : https://www.alliancebiblique.fr/articles/qui-était-louis-segond-1810-1885 



Page 5 

Religion nouvelle ou nouveau rôle pour les religions ? 

D’aucuns avaient prédit que le XXIième siècle marquerait le grand retour de la spiritualité religieuse, 
comme contre-offensive indispensable au matérialisme galopant du XXième siècle. Ce grand tournant  
– cette grande conversion ! – est-elle déjà constatable, alors que s’ouvre l’année 2026 ?  
Les événements de ce premier quart de siècle nous amènent à constater que jusqu’ici, les religions  
ont fait plus de mal que de bien sur le terrain de la géopolitique ; elles n’ont pas réussi non plus à 
convaincre de l’urgence à revenir à plus de justice envers la planète Terre et ses habitants,  
malgré le criant appel de la Confession d’Accra (1) en 2004, réaffirmée en 2010, malgré l’encyclique 
Laudato Si’ (2) en 2015… Les églises se vident le dimanche matin, tandis que les grandes surfaces  
et les galeries commerçantes font le plein. Le constat est là : jusqu’à présent, les religions n’ont pas  
été suffisamment exemplaires que pour faire contrepoids au consumérisme.  
Quand elles ne contribuent pas elles-mêmes à servir les intérêts de Mammon ! 
Les religions sont-elles vouées à disparaître ?  
La spiritualité devra-t-elle se contenter des miettes de la sphère privée, avec ses dérives parfois  
mortifères ? La foi en un Dieu aimant, source d’amour pour toute la Création, cette foi est-elle  
passée de mode ? Les croyants sont-ils des dinosaures voués à l’extinction ? 

Allez ! « Le ciel et la terre passeront, mais mes 
paroles ne passeront point !» affirme l’Éternel 
(Mt 24.35). Il nous dit aussi, à de nombreuses 
reprises : « N’ayez pas peur ! » 
« Oui, Seigneur, mais alors, quoi ? Aide-nous 
un peu, stp ! »  

L’une des facettes de la confession protestante 
réformée qui peine à se manifester publique-
ment, et qui est pourtant centrale dans les  
spiritualités basées sur une révélation, c’est 
l’esprit critique qui prépare le libre arbitre.  
L’esprit critique est défini comme une activité 
intellectuelle dans laquelle chacun·e s’oblige à 
ne recevoir aucune information sans l’analyser, 
en vérifier la source, la recouper, la comparer, 
avant d’évaluer en quoi l’information peut  
apporter quelque chose d’utile à la vie person-
nelle et/ou à la société.  
Longtemps, l’esprit critique a été laissé de côté 
par les religions. Elles se sont construit des  
systèmes plus ou moins hiérarchisés, chargés 
de filtrer les informations, y compris concer-
nant les saintes Écritures, triant ce que le 
croyant de la base pouvait -littéralement- en-
caisser pour rester dans le giron de l’institution.  
L’éduction moderne, la scolarité, l’accès aux 
médias, a brisé ce système.   Avec des consé-
quences positives, puisque la curiosité des  
peuples de Dieu s’est éveillée et les questions 
ont commencé à fuser !    Mais les religions 
n’étaient pas prêtes…  

Et les propositions faisant appel à l’esprit  
critique sont restées jusqu’à aujourd’hui  
encore, très confidentielles, confinées dans une 
réputation élitiste qui n’a pourtant pas lieu  
d’être, lorsqu’il s’agit de Dieu, et sûrement pas 
lorsqu’il s’agit du Christ. L’esprit critique  
trouve pourtant bien sa place au cœur de la  
lecture de la Bible… 

Quant au libre arbitre, dont Spinoza (3) affirme 
qu’il n’existe pas, c’est la capacité de l’Homme 
à décider, à faire des choix, quitte à faire le 
choix de ne rien faire…  
Le libre arbitre est vécu au quotidien par le 
croyant. Il est curieusement lié à l’intention 
d’obéir à Dieu qui se révèle aussi à travers 
nous. « Face à telle situation, que me dit Dieu ? 
Ou qu’est-ce que je crois que Dieu me dit, avec 
sincérité et conviction ? Et du coup, quelle sera 
mon attitude, mon action, mon choix, devant 
mes frères ? » 

Pour celles et ceux qui n’ont pas vécu cette  
expérience particulière, il est contradictoire 
d’évoquer le libre arbitre et en même temps  
l’obéissance à Dieu !     Mais pour les croyants, 
tourner le regard vers Dieu, le questionner,  
l’écouter peu ou prou, c’est avoir l’assurance 
que le choix et ses conséquences amèneront – 
tôt ou tard – quelque chose de bien, quelque 
chose de bon, à l’individu et à la Création toute 
entière…  

(Suite en page 6) 



Page 6 

Cela n’enlève pas la liberté du choix.    Nous 
sommes libres de prendre des décisions totale-
ment ego-centrées sans penser plus loin :  
les foudres du ciel ne nous tomberont pas sur la 
tête !    Peut-être ne ferons-nous pas de mal.  
Mais à qui ferons-nous du bien ?    Pour le 
croyant, Dieu est « absent » et présent ! Dieu se 
révèle dans ces choix – individuels et collectifs, 
sociétaux – et dans leurs conséquences. Dieu se 
révèle à travers un temps  qui dépasse le nôtre : 
Dieu se révèle aussi à d’autres,  dans notre libre 
arbitre, dans les conséquences de chacun de nos 
choix de chaque jour… 

Esprit critique et libre arbitre sont les remparts 
de l’aliénation de l’individu et de toute société, 
face à toutes les idoles qui se présentent en tous 
temps.  
La Réforme qui puise à la source de ces deux 
principes n’est-elle pas essentielle dans le 
contexte qui est le nôtre ?     Les religions de la 
Révélation n’ont-elles pas un nouveau rôle à 
jouer dans ce deuxième quart du XXIième siècle 
qui s’ouvre ? Un rôle moins dogmatique et plus 
essentiel ?  
Le travail s’impose aujourd’hui comme la  
nouvelle religion. 
Il ne s’agit même plus de matérialisme.  
Le travail existe pour lui-même,  se nourrit lui-
même, se justifie par lui-même, pour lui-même.  
Toute vie humaine,  de 3 à 67 ans,  doit être 
consacrée à la productivité, à la compétitivité, 
et à la consommation de ce qui est produit, 
quelle qu’en soit la qualité et le prix. 
Dans les couples,  deux doivent travailler  
« pour s’en sortir »   (sortir de quoi ?). 
Au détriment du temps consacré aux enfants.  
L’école prépare au travail,  c’est admis comme 
une évidence,  et dans les familles,  même les 
étudiants doivent trouver des petits boulots – 
avec toutes les dérives associées – pour payer 
leurs études ou quelques maigres extras. 
Le travail est la seule alternative à la pauvreté. 
Travail ou indigence, voilà les seules options. 
Et tout cela nous est présenté comme nécessai-
re et normal.  
Est-ce vraiment le cas ? 

Même nos temps ‘libres’ sont des temps volés 
au rendement,  canalisés par les écrans 
(payants),  les abonnements à la salle de sport 
(payants),  les journées shopping (payantes), ou 
les vacances exotiques (payantes). 
Indépendamment du salaire qu’il rapporte,  
le travail s’est imposé comme LA nouvelle  
religion, celle qui va mettre tout le monde  
d’accord, celle à qui l’on se consacre entière-
ment, et par laquelle on est sanctifié…  
Quelques-uns luttent contre cette logique, mais 
cette lutte – non pas perdue d’avance – est   
inégale : quelques arches de Noé arrivent à se 
faufiler entre de hautes tours de Babel… 

- Et si l’Église du Christ avait un nouveau rôle  
à jouer pour notre temps, face à ce nouvel  
esclavage, face à la soumission de l’être  
humain au grand marché du travail ? 
- Et si l’Église prenait un sain – et saint – recul 
d’avec ces dogmes qui découragent aujourd’hui 
les plus ardus défenseurs du Christ, et  
(re)devenait un espace de résistance pacifique ? 
- Et si l’Église (re) devenait un lieu offrant le 
temps de la réflexion et de l’échange sur le sens 
et les valeurs qui comptent vraiment devant la 
vie et devant la mort, avec un esprit critique 
permettant le libre arbitre ?  
La gratuité de la grâce annoncée par l’apôtre 
Paul à la suite de Jésus-Christ, et reprise par les 
réformateurs,  cette gratuité n’est-elle pas un 
indice qui nous aide à nous repositionner face 
aux exigences des idoles,  et face aux exigences 
inhumaines du travail érigé en une nouvelle  
religion, tel qu’il nous est imposé aujourd’hui ?  
Religion nouvelle ou nouveau rôle pour les  
religions ? 

« Observez comment poussent les lis des 
champs : ils ne travaillent pas, ils ne filent 
pas ; et pourtant je vous dis que pas même  
Salomon, dans toute sa gloire, n'a été vêtu 

comme l'un d'eux. »  

Chers lecteurs, chères lectrices, voilà  
un enseignement du rabbi de Nazareth à relire 
avec un esprit critique et à faire nôtre,  
en assumant les responsabilités de nos choix,  
en assumant toujours notre cher libre arbitre ! 

Références : 
(1) 

https://wcrc.eu/a-propos/la-confession-daccra/a-propos/?lang=fr 
(2) 

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/ 
papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html  

(3) 
Baruch Spinoza (1632-1677), Pays-Bas. Philosophe juif séfarade d’origine portugaise.  

Votre pasteur Marie-Pierre Tonnon 


